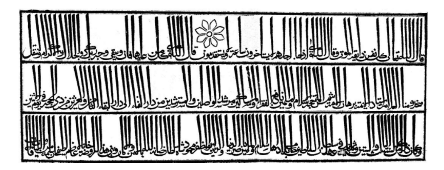
## محمديوسف صديق\*

فطرت، جمالیاتی ادراك، صوفیه اور خانقاهیں: بنگال کے اسلامی کتبات کی روحانی جہت\*\*



کتبہ: حضرت پنڈوہ میں نور قطب العالم کی خانقاہ میں ان کا تدفینی کتبہ بتاریخ ۸۶۳ھر۱۳۵۹ء (جس میں شخ کے لیے سات روحانی القاب استعمال کیے گئے میں )

- ١\_ قال الله تعالى كل نفس ذائقة الموت وقال الله تعالى [ف] إذا جا[ء] أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون قال الله تعالى كل من عليها فان ويبقى وجه ربك ذو الجلال والإكرام وانتقل
- ۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا 'ہرنفس کوموت کا ذائقہ چکھنا پڑے گا'۔اللہ تعالیٰ نے مزید فرمایا'جب وہ

گھڑی آ چہنچی ہے تو نہ ایک لمحے کی تاخیر ہوسکتی ہے نہ تقدیم'۔ اللہ عزوجل نے فرمایا 'جو کچھ روئے زمین پر ہے فنا ہو جائے گا اور باقی صرف تیرے رب ذوالجلال والاكرام كی ذات رہے گی۔'

مخدومنا العلامة استاد حأستاذ>الأيمة برهان الأمة شمس الملة حجة الإسلام
 والمسلمين نافع الفقراء والمساكين مرشد الواصلين والمسترشدين من دار الفناء إلى
 دار البقاء الثامن والعشرين من ذى الحجة في يوم الإثنين

الله المارا آقا... عظیم عالم، امامول کا استاد، امت کا بادی، قوم کا سورج، اسلام اور مسلمانول کی جمت، فقراء اور مساکین کو نفع پہنچانے والا، سید سے راست کے متلاشیول اور متوصلین کو راہ دکھانے والا... وار فناء سے دار بقاء کی طرف کوچ کر گیا ہے، مؤر زدہ ذوالحجہ کی اٹھائیس بروز پیر و کان ذلك من السنة الثالث حجالثالثة حوالستین و شمانمایة فی عهد {اله سلطان السلاطین حامی بلاد أهل الإسلام والمسلمین ناصر الدنیا والدین أبو حأبی المظفر محمود شاہ سلطان صانه الله بالأمن والأمان وبنی هذا حهذه الروضة خانا لاعظم لطیفحان سلمه من البلیات والآفات

ا۔ اور بیسنہ آٹھ سوتر یسٹھ (۲۵ اکتوبر، ۱۳۵۹ء) میں ہوا، بھمد سلطان السلاطین حامی بلاد اہل السلام والمسلمین (اسلام اور مسلمانوں کی زمینوں کے محافظ)، ناصر الدنیا والدین اُبوالمظفر محمود شاہ السلطان ۔ الله سلامتی اور حفاظت سے اس کی پشت پناہی کرے۔عظیم خان لطیف خان نے اس مقبرے کوئتمبر کیا؛ الله اس کو آفات و بلیات سے محفوظ رکھے۔

اس کتباتی عبارت میں موجود گہرے طور پر روحانی رنگ میں رنگے ہوئے غیر معمولی دینی القاب اس عمیق اور احترام کے مظہر ہیں جس کا اظہار بنگال کے چند انتہائی محترم صوفی بزرگوں میں سے ایک،نور قطب العالم، کے لیے بنگال کی دیمی آبادی کے جم غفیر نے ہمیشہ کیا۔ اس کا سادہ و فطری اور متوازن فنی اسلوب خاصا جاذب نظر ہے۔ سادہ پس منظر کے اوپر خطاطی کو خطِ بہاری میں پیش کیا گیا ہے، جو کسی بھی غیر معمولی آرائش یا مصنوعی سجاوٹ سے خالی ہے۔ متناسب ترتیب سے صف آرا

مخروطی عمودی ڈنڈے نچلے حصے میں باریک لکیر سے شروع ہوکر اوپر جاتے ہوئے موٹائی کیڑتے ہیں۔
عمودی ڈنڈوں کی اوپر کی جانب غیر معمولی طوالت اور ایک صف میں ان کی تنظیم کو بچھڑ جانے والی روحوں کے اوپر کی جانب سفر یا جنازہ کی دعا میں شامل حاضرین اور ساتھ ساتھ مرحوم شخص کی روح کے لیے رحمت لے کر انر نے والے فرشتوں کے علامتی اظہار کے طور پر لیا جاسکتا ہے۔ تہہ میں موجود جمگھٹا کیا حروف کو بھی اجتماع کی علامت شار کیا جاسکتا ہے جو نماز جنازہ کے لیے صف بند سوگوار مصلیوں کی خل وف اشارہ کر رہے ہوں۔ پہلی سطر کے اوپری حصے کے وسط میں ہشت پہلو پھول آٹھ جنتوں کی علامت ہے جو اس ترتیب میں ایک مناسب آرائش عضر ہے۔ اور ایسا کیوں نہ ہو جب کہ یہ مرحوم کی غلامت ہے جو اس ترتیب میں ایک مناسب آرائش عضر ہے۔ اور ایسا کیوں نہ ہو جب کہ یہ مرحوم کی سامنے رکھا جاتا ہے۔ مسلم بنگال کی فن تقمیر کی خطاطی میں ہمیں چند مثالیں ملتی ہیں جہاں "تحریر "اور سامنے رکھا جاتا ہے۔ مسلم بنگال کی فن تھیر کی خطاطی میں ہمیں چند مثالیں ملتی ہیں جہاں "تحریر "اور "کتابت " نے آغاز سے ہی ایک فن ہونے کے ساتھ ساتھ ایک روحانی مظہر کا کردار بھی ادا کیا ہے اور جس کے جمالیاتی پہلو میں فطرت کے عناصر کوبھی سمو دیا گیا ہے۔

فطرت سے گہرے اتصال اور انسانی نجات کی روحانی تلاش میں گندھا ہوا سادہ زندگی کا صوفی پیغام بڑگال کے وسیع دیہاتی علاقوں میں دیہی اندازِ زندگی کے ساتھ شروع سے ہی بہت اچھی طرح ہم آ ہنگ ہو گیا تھا۔ حضرت محملی الله کی زبانی دین الفطرة سے موسوم اسلام علاقے میں فطرت اور روحانیت کے درمیان ایک مضبوط تعلق بناتے ہوئے پھیلا۔ اسلامی نقطہ نظر سے تمام ماحول - کا سئات ایخ ایک الگ انداز میں جاندار ہے، جس کا ایک ایک جز اپنے خالق کی عبادت میں مصروف ہے۔ اخلق اور مخلوق میں ایک گہراتعلق پایا جاتا ہے، جس کو درجہ کمال صرف اس وقت حاصل ہوتا ہے جب مناسب ہم آ ہنگی سے ان کو پروان چڑھایا جائے۔ خالق اپنی مخلوق کے ذریعے ہر جگہ جلوہ گر ہے جس صوفیہ کے یہاں "وحدت الشہود" کا نام دیا جاتا ہے اور یہ نظریہ بنگال کے صوفی ادب میں خاص طور پر پایا جاتا ہے۔ اور یہ نظریہ بنگال کے صوفی ادب میں ہر جگہ نظر آ تی جہ ایک مومن کو خدا کی موجودگی کی شہادت کا سنات میں ہر جگہ نظر آ تی جہ ایک مومن کو خدا کی موجودگی کی شہادت کا سنات میں ہر جگہ نظر آ تی حب سے دائی جو اس کے اندر جبرت کی انتہا اور دل کی گہرائیوں میں ایمانی جوش ابھارتا ہے، جو مومن کو روحانی تجربے کی چوئی اور جبرت کی انتہا اور دل کی گہرائیوں میں ایمانی جوش ابھارتا ہے، جو مومن کو روحانی تجربے کی چوئی اور جبرت کی انتہا اور دل کی گہرائیوں میں ایمانی جوش ابھارتا ہے، جو مومن کو روحانی تجربے کی چوئی اور

خالق کے ساتھ اتصال تک لے جاتا ہے۔ اس مرحلے پر مومن جیرت و استجاب کی شدت سے بے ساختہ سجان اللہ کہتے ہوئے خدا کی عظمت کی صدا بلند کرتا ہے۔ یہ ایک ایسا پیغام ہے جو بنگال کے کتبات میں مذکور قرآنی آیات اور نجائیں کے اقوال میں کثرت سے ملتا ہے۔

مسلم دنیا کے دوسرے خطوں کی طرح بنگال میں بھی بنیادی صوفی پیغام کا مرکزی نقط اللہ کی وصدت ہے جو (قرآن میں) الحیط (سب پر چھایا ہوا) کے گہرے مفہوم کے مطابق اللہ حتی کا ئنات (وجود) ہے۔ وہ ہر چیز کو گھیرے ہوئے ہے اور ہر جگہ موجود (قرآن میں "الموجود " جمعنی ہمیشہ سے موجود، ایک صفتِ الٰہی) ہے۔ وجود (الوجود) کی حقیقتِ منتہی (الحق "، ایک اور صفتِ خداوندی) خدائی وصدت یا توحید – اسلام کے بنیادی پیغام – کی روح میں پنہاں ہے، جس کی بہترین توضیح صوفی نظریہ وصدة الوجود (موجودات کی وصدت) سے ہوتی ہے۔ گویا صوفی تعلیمات میں وجود کے گونا گوں اظہار میں وحدت پنہاں ہے اور الدین (مذہب) دراصل اپنے اصلی روپ میں ازلی وحدت کی طرف لوٹنا ہے۔ یہ وہ پیغام ہے جب یہ منفر داور دلچسپ انداز میں منفر داور دلچسپ انداز

قرآن میں فطرت کا کائنات میں دلچیپ کردار اور اس میں پنہاں روحانی پیغام کی طرف اشارہ جابجا موجود ہے، اگرچہ اس کو اپنی حیثیت میں بطور موضوع خاص شاذ و نادر ہی کھوجا گیا ہے۔ مقرآنی نقط ُ نظر کے مطابق کا نئات کے تمام اجزاء فطری قوانین کی پیروی کرتے ہیں جو خدائی اور بایں صورت اسلامی ہیں۔ قرآن کے مطابق ہر موجود چیز اللہ کی عظمت بیان کرتی ہے۔ (۱۲۳۲) فطرت کی جانب اشارہ کرنے والی قرآنی آیات بنگال میں کئی کتبات میں ملتی ہیں۔ کم پر ہیز گاری کے کام اور عبادت انسانوں کو فطرت کے قریب آنے میں مدد دیتے ہیں اور لطیف ماحولیاتی توازن اور ان کے ساتھ ان کے قریب آنے میں مدد دیتے ہیں اور لطیف ماحولیاتی توازن اور ان کے ساتھ ان کے قریب تانے میں مدد دیتے ہیں۔

اسلامی تصوف کے نظریہ میں زمین کا ایک مقدس پہلو نمایاں طور پر موجود نظر آتا ہے۔ نجالیہ نے پوری زمین کو مقدس اور مسجد جیسا پاکیزہ اور صاف قرار دیا۔ آپناں چہ پوری کا ننات کی بھوٹ نے بوری زمین کو مقدس اور مسجد جیسا پاکیزہ اور صاف قرار دیا۔ آپناں کہاں کہاں ہوں – جنگل میں، پہاڑ بے مثل تخلیق ایک جائے عبادت کے طور پرکی گئی ہے۔ مسلمان جہاں کہیں بھی ہوں – جنگل میں، پہاڑ

یں صحرا میں یا سمندر پر- اپنے مذہبی فریضہ کے لحاظ سے صلوۃ (نماز) کی شکل میں کم از کم روزانہ یا نچ مرتبہ اپنے خالق کو یاد کرنے کے پابند ہیں۔اسلام میں مساجد ہمیشہ زندگی کے مختلف گوشوں میں ایک اہم کردار ادا کرتی رہی ہیں۔ اور اس لیے شاید مساجد کو صرف عبادت یا نماز ہی کی جگہ قرار نہیں دیا گیا اور نه ہی صحیح معنوں میں مساجد فقط باجماعت عبادت کا مرکز بنی رہیں، کے بلکہ ثقافتی ارتقاء اور ساجی نشونما میں مساجد نے ہمیشہ ایک گہرا اثر چھوڑا۔اسلام کی بیسادہ تعبیر بنگالی دیہی کاشتکاری آبادی کو راس آئی جس نے ان کے زہبی اعمال کو آسان تر اور فطری بنا دیا۔ دیگر جگہوں کی طرح بنگال میں بھی صوفیہ نے اسلامی معاشرول میں شریعہ اور اسلامی طرز حیات کی ضرورت پر زور دیا ۔ اور ہو بھی کیول نہ جبکہ ان کے نزدیک بدنظام اس دنیا میں ایک فطری طرز حیات اورصحت مند ماحول میں فرد اور اجتماع کے لیے شاد مانی کا ضامن تھا۔ آ خرکار یہ نظام آ خرت میں لافانی خوثی کے انتہائی درجہ کی راحت، پودوں، پھولوں، دریاؤں، یانی اور زندگی ہے بھر پور جنۃ (لغوی معنی باغ) کے طور پر روحانی انعام کا ضامن بھی تھا۔ حق (سیائی) کے ساتھ تعلق کی بنا پر اسلامی صوفی تعلیمات میں خوبصورتی کو ایک پیندیدہ خوبی سمجھا جاتا ہے۔اور یہی وجہ ہے کہ "خوبصورتی حق (سیائی) ہے اور حق (سیائی) خوبصورتی ہے"^

خوبی سمجھا جاتا ہے۔ اور یہی وجہ ہے کہ "خوبصورتی حق (سچائی) ہے اور حق (سچائی) خوبصورتی ہے " کا نظریہ اسلامی روایت میں ایک اہم جگہ پاتا ہے۔ خدائی حسن کو سمجھنے کی خاطر فطرت کی درخشانی کا ادراک مومن کی صفات لازمہ میں شار کیا جاتا ہے۔ نہائی کا بیہ فرمان کہ "اللہ خوبصورت ہے اور خوبصورتی کو پیند کرتا ہے " اس اہمیت کو اجا گر کرتا ہے، اور اس طرح حس جمالیات اسلام کے ساتھ گہری طرح منسوب ہے۔ اور سی تو یہ ہے کہ حسن کا مخرج درحقیقت اللہ ہی کے وجود میں ہے جو اس قدر شاندار ہے کہ ایک بے جاب انسانی آئے اس کی تاب نہیں لاسکتی۔ جب بیے خدائی مخلوق میں سادہ انداز میں جلوہ گر ہوتی ہے پھر کہیں جا کے بیہ خوبصورتی گہری روحانی بصیرت رکھنے والے انسانوں کے انداز میں جلوہ گر ہوتی ہے پھر کہیں جا کے بیہ خوبصورتی گہری روحانی بصیرت رکھنے والے انسانوں کے مشاہدے میں آسکتی ہے۔ اسلامی نقطۂ نگاہ سے اس خدائی حسن کو کا ننات میں تلاش کرنا نہ ہی زہد کا جز و لازم ہے، جو بالآخر ایک مومن کو فطرت سے ایک گہراتعلق استوار کرنے کی راہ پر گامزن کر دیتا ہے۔

اسلامی روحانی پیام کو بنگال کے اسلامی فن میں عمر گی کے ساتھ پیش کیا گیا ہے، جو فطرت میں بکھری خدائی تخلیق میں لامتناہی حسن سے ترغیب یا تا ہے۔ ہم آ ہنگ، متقابل خاکوں اور کونیاتی نظام

میں اجزاے فطرت کی بے نظیر تخلیق کے طریقہ کار کا تخیل ایک مومن کے فرائض میں سے ہے۔وجود کی درخشانی و تابنا کی میں عدم دلچیس کو وہنی اندھے بن سے مماثلت دی گئی ہے (قرآن ۲۲،۲۲۳)۔قرآن کے مطابق ہرانسان کا بداولین فرض ہے کہ وہ کونیاتی نظم کے بے مثل مظہر پرغور کرے (قیری آن، ۱۹۰:۱۳ )۔ اسلامی ثقافت میں ایک فنکار کا ادراک خدائی تخفہ ثار کیا جاتا ہے۔ یہ اس کو قدرت کے مظاہر کا باریک بینی سے مشاہدہ کرنے اور اس کے حسن کو مزید جامعیت سے دیکھنے کے قابل بناتا ہے۔ اپنی فنکارانہ کاوشوں کے سفر کے دوران میں وہ حق کے ادراک کو وسعت دیتا ہے اوراس طرح جلد ہی اپنی تخلیقی اور تخیلاتی قوتوں کی محدودیت کومحسوں کر لیتا ہے۔ آخر کاراس تمام عمل کے دوران میں وہ اس نتیج پر پہنچتا ہے کہ ہرشکل کا منبع اللہ کی تخلیق میں پنہاں ہے، ہر تخلیق اپنی اصل شکل میں خالص حسن کا جوہر رکھتی ہے (قر آن ۷:۳۲) جونقل کے دوران اپنی اصلی ساخت کھو دیتی ہے۔ جیسے جیسے فنکار کا ادراک نمو یا تا ہے وہ محسوں کرتا ہے کہ ہر رنگ، آ راکش، شکل اور خاکے کے حقیقی مخارج صرف اور صرف خدائی تخلیق میں ہی موجود ہیں۔ الچنال چہ خواہ ایک فنکار اپنے فن میں مہارت کی جس سطح پر بھی پہنچ جائے وہ کسی نئ چیز کی تخلیق صحیح معنوں میں نہیں کر پاتا۔ پس ایک حقیقی فن کا نمونہ ایک مومن کے لیے کونیاتی سیائی کے قریب آنے میں مددگار ہوتا ہے، اور اس طرح آخر کار اپنی فنی کاوشوں کے دوران وہ اپنے خالق کا مشاہدہ و ادراک گہرائی سے کرتا ہے۔

ایک مسلمان کو اپنے فزکارانہ کام میں خاصی آزادی سے مستفید ہوتے ہوئے بھی اس کی اسلامی معروضیت یہ بتاتی ہے کہ اس کے اندرابدا می صلاحیتوں کے ودیعت کیے جانے کا ایک مثبت اور مفید مقصد ہے تاکہ یہ انسانیت کے لیے مثبت خدمت سرانجام دے۔ اسلامی فن کو مثالی طور پر سچائی، مفید مقصد ہے تاکہ یہ انسانی اقدار کو ظاہر کرنا چاہیے۔ ایک طرح سے اس سے مراد ہراس چیز کی نفی ہے جو مثبت تخلیقی صلاحیت کی طرف نہ لے کر جاتی ہو۔ بایں طور اسلامی زندگی کو دنیوی اور دینی کے دو الگ خانوں میں بائنا نہیں جا سکتا۔ چونکہ ایک مسلمان فزکار اپنے تخلیقی کارناموں کے ذریعے اپنے اسلامی اہداف کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے اس کا فئی نمونہ خود کو ایک بڑے مقصد کے لیے وقف کردیے کے عمل میں بدل جاتا ہے۔ اپنی فئی تخلیقی صلاحیت کے تعاقب میں ایک مسلمان فطری قانون

(دین الفطرة) کی حدود کو بھی بھل بھی بھلانگ نہیں سکتا۔ مزید برآں وہ فطرت کی خدائی ترتیب و تنظیم میں قدرتی وسائل کا بے جایا ناجائز استعال نہیں کر سکتا اور نہ اسے قدرتی توازن کو نقصان پہنچانے یا کسی قتم کا فساد ۲۲ بھیلانے کی اجازت ہے۔

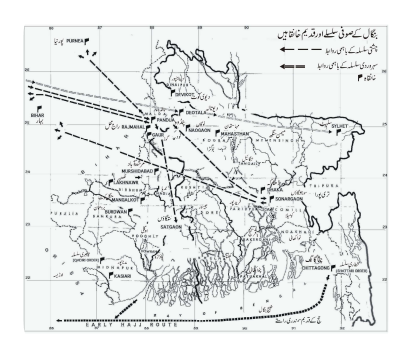
ان تمام روحانی پیغامات سے بھر پوردین اسلام آخر کار تیرھویں صدی عیسوی کے آغاز میں بگال کے دریائی ڈیلٹائی علاقے، چاول کی ثقافت کی گزرگاہ، تک جا پہنچا۔ یہ وہ وقت تھا جب بگال ابھی تک اپنی سرسبز وزر خیز زمین کے ایک بڑے جھے پر قدرتی جنگلات سے گھرا ہوا علاقہ تھا۔ اا اگر چہ آریائی نسل اور ویدی ثقافت نے اپنی جڑیں پندرہ سوسال قبل مضبوط کرنی شروع کر دی تھیں، مگر بنگال کی آبادی کی اکثریت تاحال غیر آریائی (آریائی مفتوحین کے بقول ملیچھ یا ناپاک وحثی کہلائی جانے والی) اور خانہ بدوش تھی اور مقامی لوگوں کے زیادہ تر جھے نے ابھی تک ایک مستقل دیمی زندگی نہیں اپنائی تھی۔ ویدی مذہبی روایت اور مقامی فطرت و مظاہر برستی کی رسوم کے علاوہ اسلام سے پہلے اس علاقے میں بدھ مت بھی پھیلااور گاہے بگاہے بچھ ہندو حکمران سلطنوں بالخصوص سین حکمرانوں کی جانب علاقے میں بدھ مت بھی پھیلااور گاہے بگاہے بچھ ہندو حکمران سلطنوں بالخصوص سین حکمرانوں کی جانب علاقے میں بدھ مت بھی کے باوجود کی جانب علی خالفت کے باوجود کی جو سے تک قرار پذیر رہا۔

اس خطے میں اسلام کا زیادہ تر استخام اس وجہ سے ممکن تھا کہ اسلامی پیغام کو ایک عوامی زبان میں پیش کیا گیا، جس میں بعض اوقات مقامی فرجی استعارات بھی استعال ہوتے رہے۔ لیکن ضرور بالطرمی پیغام "اجتماع ضدین "سے اجتناب کرتے ہوئے پہنچایا گیا۔ ویدی فرجب کے برخس اسلام نے خود کو بنگال میں ایک بیرونی آلہ کار کے طور پر مسلط نہیں کیا۔ علاقے میں بدھ مت کے سابقہ پھیلاؤ سے خاصی مماثلت رکھتے ہوئے اسلام نے بنگائی نفسیات کی گہرائی اور سماجی زندگی میں ایک باسہولت، بتدری تحولاتی انداز میں بغیر کسی معاشرتی بدائتی یا یورش بریا کیے اپنا راستہ ہموار کیا۔ یہ وہ زمانہ تھا جب مقامی آبادی میں سے اکثر ابھی تک خانہ بدوش تھے، جبکہ بقیہ مستقل دیجی زندگی کو اپنانے کے مراحل میں تھے۔ اسلامی طرز حیات فطرتی انداززندگی کے ساتھ بخوبی ہم آ ہنگ ہو گیا۔ "دین کے مراحل میں شے۔ اسلامی طرز حیات فطرتی لوگوں کے دلوں کو متاثر کیا، جن کا روایتی طرز زندگی صدیوں سے فطرت کے بہت قریب رہا تھا۔ گویا بنگال میں اسلام کی اشاعت انقلابی ہونے کی بجائے بہت عد

تک ارتقائی تھی ۔ جیسے جیسے ڈیلٹا میں دیہی آبادی میں توسیع ہوتی گئی، اسلام بنگال کی دیہی اندازِ زندگی میں آسکی اور تدریج کے ساتھ ڈھلٹا گیا۔ اس چند ابتدائی سلاطینی کتبات (مثال کے طور پر دیکھیے: بحال شدہ الیاس شاہی حکمران محمود شاہ کے عہد میں نبہ گرام کا مدرسہ ومجدکا کتبہ بتاریخ ۸۵۸ھ ر۵۵۸ء؛ کتبہ نبر ۴۲) بھی بنگالی گاؤں (الخطة الریفیة) میں بااثر انظامیہ کی مدد اور علما کی کوشش سے شریعہ (شعائر الشرع) یا اسلامی طرزِ زندگی کے استحکام کی طرف واضح اشارہ کرتے ہیں۔

ہمیشہ سے نمو پذیر قابل دید بنگالی گاؤل میں اسلام آ ہستہ آ ہستہ ایک عوامی مذہب بن گیا۔ جیسے جیسے انسانی آبادکاری ڈیلٹا کے ساتھ ساتھ پھیلی اور اس علاقے کے زیریں دلدلی زمین کے جنگل صاف کر کے جاول کی کاشت میں توسیع ہوئی، توں توں اسلام بھی چھلتا چولتا گیا۔ بنگال کے شاندار ماحولیاتی توازن اور فطرتی ہم آ ہنگی نے اس کے مشہور ادب، لوک کہانیوں، فن، تعمیرات اور ثقافت پر گہری چھاپ رکھی۔ بنگال نے چندخود مختار اسلامی سلاطین کے دورِ حکومت میں بہت خوشحالی دیکھی جن کے دور میں رفائی کامول (جبیا کہ: عوامی سڑکول، سقایۃ یا آئی حوض اور کنوؤل) نے اسلام کی اس خطے کے انتہائی جوانب تک توسیع میں مدد کی۔ بنگال کے کئی اسلامی کتبوں (مثلاً مغل شہنشاہ اکبر کے زمانے کے چند کتبات) میں ہمیں وقف اور مددِ معاش (معاشی اخراجات کے لیے خصوصی مراعات راوقاف ) کے اداروں کی طرف اشارہ ملتا ہے جس نے بلا تفریق مذہب تمام لوگوں کی مدد کی۔<sup>۱۵</sup> بعد میں آنے والے مغلیہ دور(ستر ھویں اور اٹھارویں صدی) میں بنگال نے اپنے ماحولیاتی توازن کو کھوئے بغیر قدرتی وسائل کے مثبت استعال میں مسلسل اضافہ دیکھااور بنگال اس سلطنت کے لیے اناج کا نہ ختم ہونے والا وسلیہ ثار ہونے لگا۔ سلاطینی کتبات میں کثرت سے ملنے والے بنگالی خطِ طغراء کے خصائصِ خطاطی بہت خوبصورتی سے بنگال میں دیہی طرزِ زندگی اور اسلام کی ہم آ ہنگی کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ ان انتہائی دکش کتبات کی خطاطی میں لمبے لمبےعمودی خطوط کی با قاعدہ تکرار نمایاں طور پرنظر آتی ہے جو علامتی طور پر کاشت کے لیے استعال ہونے والے ہل یا بھاؤڑا یا پھر شاید دلدلی زمین کے بانس نما درخت (اور سرکنڈول) اور ساتھ ساتھ بنگال کے جنگلاتی منظر کو ایک تج یدی فن میں پیش کرتی ہے۔

بالآخر اٹھارویں صدی میں اسلام برگال کا مقبول ترین عقیدہ وعوامی ندہب ہونے کے ساتھ ساتھ ایک غالب ثقافت کے طور پر انجرا۔اگرچہ اس علاقے میں اسلام کے پھیلاؤ میں کارفرما عوامل کے بارے میں کئی قیاس آ رائیاں کی گئی ہیں، تاہم یہ کہنا مبنی بر مبالغہ نہیں کہ اسلام علاقے میں ایسے مذہب کے طور پر داخل ہوا جو فطرت کے قریب (دین الفطرة) تھا۔ ۲۱ پس اس نے دیہاتی بنگالیوں کو اپنی طرف مائل کیا جن کا روایتی طرز زندگی صدیوں سے نہایت ہی سادہ اور ماحول سے ہم آ ہنگ رہا تھا۔سلاطینی اور مغلیہ ادوار میں بنگال کے شاندار ماحولیاتی توازن اور فطرتی ہم آ ہنگی نے یہاں کے اسلامی ادب،فن، تھیرات، ثقافت اور لوک ادب پر گہری چھاپ ڈالی۔



نقشہ: ابتدائی خانقابیں، ازمنہُ وَسطّٰی کے بنگال میں جج کے راستے اور صوفی سلسلوں کا ورود بنگال میں مسلم حکمرانی کے ایک سو سال میں اب تک تقریباً تیرہ عربی اور فارس کتبات دریافت ہو چکے ہیں جن کی تاریخ ۱۲۰۵ء اور۱۳۰۴ء کے درمیان کی ہے۔ ان میں سے چھے، ایک اہم

نہ ہی ادارے یعنی خانقاہ کی تغیر کی یادگار پر بہتی ہیں جس نے زمانوں تک بگال کے معاشرے اور زندگی میں اسلامی روحانی اقدار پھیلانے میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ خانقاہوں نے مدرسہ کے ادارے کے ساتھ مساوی انداز میں علمی درسگاہ کا کردار ادا کیا۔ اسلامی دنیا کے ازمنہ وسطی میں خانقاہوں کے تعلیم اوردانش وفکر پھیلانے کے کردار کو اس قدر اہم سمجھا جاتا تھا کہ مشہور مؤرخ اور فلسفی زمان ابن خلدون (م۔۱۳۰۲ء) کومصر کے مملوک حاکم نے قاہرہ میں بیرس کی خانقاہ کا سربراہ مقرر کیا جو اُس وقت اسلامی دنیا کے ایک کلیدی روحانی مرکز کی حیثیت رکھتی تھی۔ کا

متعدد تاریخی شواہد بنگال میں کافی پہلے ہی یعنی تیرھویں صدی کے آغاز میں ہی اسلامی صوفی تح ریکات <sup>۱۸</sup> شروع ہونے کا پیتہ دیتے ہیں جنھوں نے مقامی آبادی پر گہرا اثر چھوڑا۔ سیان کا کتبہ بتاریخ ۱۱۸ ھر/۱۲۲اء (بنگال میں دوسرا قدیم ترین اسلامی کتبہ) صوفیوں کے لیے خصوصی طور پر وقف کردہ خانقاہ کا پہلا ریکارڈ ہے۔ یہ راڑ کے علاقے کے شال مغرب میں کھنور (مغربی بنگال کے موجودہ بیر بھوم ضلع میں ) کے ایک ابتدائی مسلم انتظامی مرکز، سے زیادہ دور نہیں تھا۔ اس کے بانی (ابن محمد المراغی) نے اینے لیے کتبے میں "صوفی "یا "شخ "کی جگہ جنوبی ایشیا کی ایک مشہور اصطلاح "فقیر "استعال کرنے کوتر جیج دی، جو مقامی بدھ اور ہندوسنیاسی روایات میں راہب کے تصور سے زیادہ ہم آ ہنگی رکھتی ہے۔ عین ممکن ہے کہ سیان میں خانقاہ کا مقام بذاتِ خود کسی تباہ شدہ بدھ مت کا آشرم یا ایک ہندو مندر رہا ہو، کونکہ اس عربی کتبہ پر مشتمل پھر کی بیاوح (جس کے الٹی طرف ایک سنسکرت کتبہ بھی ہے)وہاں موجود ایک مندر میں ملی ۔ان مسلمان صوفیه کی جماعت کو "أهل الصفة " الله عندر میں ملی الیا ہے، جوہمیں نبی اللہ کے زمانے کی مدینہ کی ابتدائی روحانی برادری کی یاددلاتی ہے جنھوں نے مسجد نبوی کیا ہے۔ میں عبادت کی خاطر زیادہ سے زیادہ وقت گزارنے کے لیے غربت کاراستہ اختیار کیا تھا۔ کتبہ میں مذکور عمارت نے اس جماعت کے لیے بطور معجد بھی کام دیا۔ یہ ایک ایس روایت ہے جو اُس علاقے میں آج تک قائم ہے۔ کتبہ میں قرآنی آیت اور حدیث کی موجودگی اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ یہ ابتدائی صوفی شریعہ پر تختی سے کاربند تھے۔اگرچہ بدروایت مرور زمانہ میں مدھم پڑتی چلی گئے۔

سان خانقاہ کے بانی کی نسبت "المراغی "بنگال کی طرف مسلمانوں کی بڑے پیانے پر

ہجرت کی طرف اشارہ ہے۔ ظاہر ہے کہ ابن محمد المراغی بحیرۂ خزر (بحیرۂ کیسیین) پر المراغہ کے قصبے سے ہجرت کر کے بنگال آئے۔ بنگال کے جنوبی ساحلی علاقوں میں موجود بحری راستوں کے ذریعے صوفیہ کی آ مد کا امکان اس علاقے میں ۱۲۰۵ء میں بختیار خلجی کی کامیاب فوجی مہم سے پہلے بھی وجود رکھتا ہے۔ یاد رہے کہ وسطی ایشیاسے اس دور دراز مضافاتی علاقے میں اُن کا ورود تیرھویں صدی میں شروع ہوا جب وسطى الشيا، خراسان، فارس اور ملحقه علاقول كا ايك برا حصه منگول حملول كي زد مين تفا- پس ان صوفيه كي اس دور دراز زمین کی طرف ہجرت کرنے میں روحانی تڑپ کے ساتھ ساجی و معاشی عوامل نے لاز ما اہم كردار اداكيا موكا - ٢٠ وسطى ايشيامين ايخ ترك منكول پيش روؤن كى طرح وه اپني خانه بدوش ثقافت بهي ا پنے ساتھ ضرور لائے ہوں گے۔۲۱ متعدد ابتدائی قرائن اور مقامی روایات اشارہ کرتی ہیں کہ ان کو اس علاقے میں شالی بھارت، وسطی ایشیا یا مغربی ایشیاسے ان کے روحانی پیشواؤں کی طرف سے جھیجا گیا تھا۔ تب تو اس بات میں کوئی اچنجانہیں کہ بنگال کے صوفیہ ہر جگہ موجود اینے مذہبی بھائیوں کی طرح ہمیشہ اپنے صلاح کاروں کے ساتھ روحانی تعلق برقرار رکھنے کے لیے پر جوش رہتے تھے۔جب بھی ان میں سے کچھ لوگ ایک علاقے میں اپنی صوفی اخوت کی ایک توسیعی شاخ کے طور پر گئے۔ انھوں نے اس علاقے میں سکونت اختیار کرنے کے بعد وہاں اپنی بھائی حیارہ تنظیم قائم کی ، جس میں مرشد اور مرید کے درمیان روحانی وابستگی نے کلیدی کردار ادا کیا۔

سرحد بنگال کی جانب اسلامی سرگرمیوں کے آغاز کے لیے راہ ہموار کرنا ان کے لیے ہمی بھی آسان نہ تھا۔ اکثر اوقات ان کو اس دور افنادہ مضافاتی علاقے میں کی سخت مراحل اور مشکلات سے گزرنا پڑتا۔ بسا اوقات یوں محسوس ہوتا ہے کہ مقامی غیر مسلم حکمرانوں کے خلاف مقدس جنگ (جہاد) شروع کرنے کے کردار کے حوالے سے ان کی کئی کہانیاں سوائے مشہور اساطیر کے پچھ بھی نہیں۔ پس ایک انسان کو ان کی موت کے مدتوں بعد لکھے گئے سوائحی ادب پر نگاہ دوڑاتے ہوئے مختاط رہنا پڑتا ہے، کیونکہ ان میں بان مصنفوں کی نیک تمناؤں اور نہ ہی جذبات سے میل کھاتی مبالغہ آرائی بھی موجود ہوتی ہے، جو ان اولیاء کی کاوشوں و کامرانیوں کو بڑھا چڑھا کر پیش کرنے میں جھجک محسوں نہیں کرتے۔مقامی روایات ان کو زندگی سے کہیں بڑی اور کرشمہ ساز شخصیات کے طور پر پیش کرنے کی خاطر ان کو مجاہد یا

نہ جنگو کے روپ میں بھی ڈھال دیتی ہیں، جھوں نے علاقے میں اسلام کا جھنڈا اہرانے کے لیے مختلف فتم کی مصبتیں جھیلیں۔ اگرچہ ایسے نظریات کی تاریخی شہادت شاید ہی کہیں ملتی ہے۔ صوفیہ کا مرکو نگاہ ہمیشہ نفس بہیمہ (دنیاوی لذات وخواہشات) کے خلاف جہادِ اکبر ہی رہا۔ اس لیے ہمیں بگال کے معدود بے چندصوفیہ ہی غازی (فاتح) یا مجاہد (نذہبی ردینی جنگو) کا لقب استعال کرتے نظر آتے ہیں۔ اگرچہ ان میں سے کچھ بعض مواقع پر چند ناگز پر حالات میں جہادِ اصغر (مقدس جنگ) میں مشغول بھی نظر آتے ہیں، تاکہ اپنے مقامی حریف یعنی غیر مسلم حکومت یا جاگردار (جیسے ظالم بادشاہ یا غاصب نظر آتے ہیں، تاکہ اپنے مقامی حریف یعنی غیر مسلم حکومت یا جاگردار (جیسے ظالم بادشاہ یا غاصب زمینداروں) کو اقتدار سے الگ کرسکیں۔ ۲۲ تا ہم مقبول سطح پر "غازی " کا لقب کچھ مقامی پیروں کو دیا جاتا ہے۔ جیسا کہ مقامی روایات کے مطابق مخربی بنگال کے ضلع ہوگی میں مندران کے گاؤں میں مدون شاہ اساعیل کو غازی کا لقب دیا گیا ہے۔ بہر حال نئے نئے علاقے میں متدران کے گاؤں میں مدونو شاہ اساعیل کو غازی کا لقب دیا گیا ہے۔ بہر حال نئے نئے علاقے میں موجود " کتورا "یا خاندانی زندگی اپنانے کا نظر ہے) منتخب کرنے کی اجازت دی اور کئی صورتوں میں حوصلہ افزائی بھی کی۔ ۲۲ نظر کی ابازت دی اور کئی صورتوں میں حوصلہ افزائی بھی کی۔ ۲۲ نزدگی اپنانے کا نظر ہے) منتخب کرنے کی اجازت دی اور کئی صورتوں میں حوصلہ افزائی بھی کی۔ ۲۲

بنگال میں صوفیہ کی اثر اندازی صرف روحانی دائرہ اثر میں ہی نہیں، بلکہ سیاسی اور سابی زندگی کے مختلف پہلوؤں میں بھی محسوس کی جا سکتی ہے۔ ان میں اکثر و بیشتر بلاشک وشبہ تاریخی واقعات کے سرگرم حصہ دار تھے۔ وہ عوامی زندگی، معاشرہ اور سیاسی معاملات پر گہرا اثر رکھتے تھے، کیونکہ بہر حال وہ کا نئات کے روحانی واخلاقی منتظم تھے۔ ۲۲۲ کچھ واقعات میں صوفیوں کی سرپرستی اور حمایت نے گئی حکمرانوں کو ایک طرح کی مذہبی سند عطا کر دی۔ ان میں سے بعض کے بارے میں روحانی پیشواؤں نے ان کی ابتدائی زندگی میں کسی خاص نیکی کی بدولت مخصوص علاقے کی حکمرانی کی پیشین گوئی کی تھی، جیسا ان کی ابتدائی زندگی میں کسی خاص نیکی کی بدولت مخصوص علاقے کی حکمرانی کی پیشین گوئی کی تھی، جیسا کہ کچھ ابتدائی ذرائع پیتہ و ہے ہیں۔ ۲۵ متعدد قدیم مسلمان حکمرانوں نے اپنا سیاسی سفر صوفیہ سے دعا لینے کے بعد شروع کیا۔ ۲۹ ابن بطوطہ نے اپنے شہرہ آ فاق سفر نامہ "رحلہ "میں سونار گاؤں اور سلہٹ جیسے دور افقادہ علاقوں تک میں بھی کئی مشہور و معروف مسلمان بزرگوں سے ملاقات کا ذکر کیا ہے۔ وہ جسے دور افقادہ علاقوں تک میں بھی کئی مشہور و معروف مسلمان بزرگوں سے ملاقات کا ذکر کیا ہے۔ وہ "شیدا" نامی ایک فقیر کا بھی ذکر کرتا ہے، جس نے سونار گاؤں کے حکمران فخر الدین مبارک شاہ (عہد 14 میں ایک فلاف بغاوت کی اور اس جدوجہد کے دوران مارا گیا۔ نور

قطب العالم (م۔ ۱۳۵۹ء برطابق لوح قبر) جیسے صوفیہ نے اپنے وقت کی سیاست میں ایک اہم کردار ادا کیا۔ دلچسپ امر بہ بھی ہے کہ سحر انگیز شخصیات کے مالک ابتدائی کئی فاتحین جیسے جنوب بنگال کے باگیر ہائے میں خان جہان کوان کی وفات کے بعد لوک داستانوں میں بتدریج پیروں کے درج تک بلند کر دیا گیا اور ان کی قبروں کو درگاہوں میں بدل دیا گیا۔ بعینہ دکھشن دیناج پور میں دیوی کوٹ کے قریب ایک چھوٹے سے غیر معروف گاؤں کے ایک ٹیلے کی چوٹی پر موجود بختیار خلجی کے مقبرہ کو مقامی آبادی میں مسلم اور غیر مسلم دونوں کیساں طور پر ایک مسلمان بزرگ کی درگاہ کی حیثیت سے تعظیم و احترام دیتے ہیں۔

صوفیہ سیاست اور معاشرے دونوں پر اثر انداز تھے اور مقدر طبقہ نے اکثر ان کی سرپرت کی ۔ ان کی مسلسل بڑھتی ہوئی توت اور شہرت بعض اوقات حکمران طبقہ کے ساتھ محبت ونفرت کے ملے جذبے کی طرف بھی گئی۔ سلطان سکندر شاہ دارالخلافہ میں شخ علاؤ الحق کی بڑھتی ہوئی اثر اندازی سے اس قدر بدطن تھا کہ اُس نے اِس بزرگ کومشر تی بنگال میں سونارگاؤں میں شہر بدر کر دیا۔ تاہم عموی طور پر بنگال کے مسلمان حکمران اِن صوفیہ کی بحثیت روحانی صلاح کارعزت کرتے تھے اور ان کی نفیحتوں کو سنتے تھے، تاکہ کم از کم عوام میں اپنی مقبولیت عام کو قائم رکھ سکیں۔ ان میں سے چند نے اپنی مقبولیت عام کو قائم رکھ سکیں۔ ان میں سے چند نے اپنی بیٹوں کو مذہبی تعلیم کے لیے اِن کے پاس بھی بھیجا۔ مثال کے طور پر مظفر شس بلخی نے اعظم شاہ ( تقریباً بیٹوں کو مذہبی تعلیم کے لیے اِن کے پاس بھی بھیجا۔ مثال کے طور پر مظفر شس بلخی نے اعظم شاہ ( تقریباً وغیرہ میں ہمیشہ صوفیہ کی گہری وابستگی رہی، جس نے ان کو سیاسی زندگی اور شاہی خانواد سے پر اثر انداز ہونے کے متعدد مواقع دیے۔ ان میں سے اکثر نے اسلامی ادب میں خاصا اثر چھوڑا۔ بعضوں نے متعدد مواقع دیے۔ ان میں سے اکثر نے اسلامی ادب میں خاصا اثر چھوڑا۔ بعضوں نے مدارس اور جبیتال بھی قائم کیے اور عوام الناس کی رفاہ میں مجموعی طور پر سرگرمی سے حصہ لیا۔

بنگال کے قدیم صوفیہ ایک طرف روحانی پیشوا ہوتے تھے اور دوسری طرف علا، محدث اور نصابیہ کی روایات کے متند عالم ہوتے تھے۔ بعض نے علاقے میں حدیث کی تعلیم میں نمایاں کردارادا کیا۔ ان میں سے اکثر نے علم کی متعدد شاخوں میں دلچین لی۔ بالخصوص علم و دانش کے تبادلے کے لیے عموماً انھوں نے فارسی زبان کو استعمال کیا۔ نیتجناً ان کے ملفوظات اور مکتوبات جیسے اکثر تحریری کام فارسی

زبان میں پائے جاتے ہیں۔چونکہ اکثریت ایک مضبوط دینی تعلیم کی بنیاد بھی رکھتی تھی،اس لیے ان کی عربی پر گرفت بھی اچھی تھی۔ در حقیقت کئی حضرات نے اپنا علمی کام عربی میں بھی تالیف کیا۔

بنگال کے قدیم ترین اسلامی ادبی فن پارول میں سے ایک "حوض الحیاة " (زندگی کا چشمه)، اصلاً بوگا کے ایک سنسکرت مخطوطہ بعنوان امرت کنڈ (لافانی جھیل) کا عربی ترجمہ؛ (فاری ترجمہ آب حیاة اوربحس حیاة ) کا ایسے باہمی تعاملات کا بہت واضح انداز میں ذکر کرتا ہے۔ اس عظیم کام کا مرکزی خیال زندگی کے ایک روحانی سفر سے ترتیب پاتا ہے جو مختلف مراحل سے گزرتا ہے ،اور باوجود یکہ اینے تاثر میں ایک خواب نما تجربہ ہی رہتا ہے، جو صوفیوں کے مطابق زندگی کی اصل حقیقت ہے۔ مخطوطہ کا آغاز اس تاریخی پس منظر سے ہوتا ہے جس میں کامروب سے ایک مشہور ہندو لوگی اور ا ین وقت کا خاصا مشہور ہندو عالم بھوجر برہمن بنگالی دارالخلافہ لکھنوتی میں علی مردان(۱۲۱۰\_۱۲۱۳ء) عہد میں آتا ہے تا کہ اس نئی فاتح قوت کے مذہب وعقیدے کے بارے میں کھوج لگا سکے۔ جامع مسجد میں نمازِ جعہ کے وقت اس کی ملاقات اس زمانے کے ممتاز حفی قاضی رکن الدین سمرقندی سے ہوئی اور اس نے مدہبی امور پر گفت وشنید کی۔ بھوجر برہمن نے بالآخر اسلام قبول کیا اور مدہبی نصابات کی رسمی تربیت سے گزرنے کے بعد وہ آخر کار ایک مفتی (با قاعدہ قانونی رائے دینے کے اہل) کی سطح تک پہنچ گیا۔ اس ابتدائی ہندومسلم تعامل میں ہندی مزہی صحائف کو ابرائیمی روایت کے تسلسل سے آنے والی مقدس کتاب کے طور پرذکر کیا گیا ہے جو "حوض الحیاۃ " کی زبان کے مطابق "دو براہما "یا بالفاظ دیگر "ابراتهم اورموس کے مصحف " تھے۔ ۲۸ پس ہندوؤں کامقدس صحیفہ "ویدا "اور ساتھ ساتھ آریائی ویدی نہ ب کو بہت آسانی سے بنگال کے ابتدائی مسلم علما کے ذریعے اسلامی عالمگیر منظر وتصور کون (بالفاظ دیگر رسالت یا وحی اللی کے تصور) کے وسیع مفہوم میں سمو دیا گیا۔اس جذب باہم کے طریق کار کا بہت گہرا اثر ہوا ۔ یہاں تک کہ بعض مسلم فقہا نے اس مفتوح زمین میں غیرمسلم اکثریت (بدھ مت کے پیروکارون اور مندوون) کو "مشابه به ابل الکتاب" (ایک اسلامی ریاست مین عیسائیون اور یهودیون کو دیا جانے والے مقام) کا مرتبہ دے دیا، جو ذمی (ایک اسلامی ریاست میں غیرمسلم رعایا) کی حثیت سے واضح بیان کردہ ممل قانونی حقوق رکھتے تھے۔ بہت کم معروف مگر بیاہم اقدام بہرحال جنوبی ایشیا

کی اسلامی تاریخ میں نیا نہیں تھا۔ صونی ادب میں اکثر اوقات "صلح کل" یا سب کے لیے امن کے نام سے پائی جانے والی بیر حکمت عملی محمد بن قاسم نے ٹھیک پانچ سوسال قبل فتح سندھ کے بعد کم و بیش نام سے پائی جانے والی بیر حکمت عملی محمد بن قاسم نے ٹھیک پانچ سوسال قبل فتح سندھ کے بعد کم و بیش اسی طرح اپنائی تھی، جس کے انجام کار نے اس علاقے کومسلم اکثر یتی علاقے میں بدل دیا۔ بنگال کے مسلمان علما کی جانب سے براہما کی بطور ابراہیم اور موسی نبی کی علامت کے طور پر شاخت نے دواہم ترین نہ ببی گروہوں – ہندو اور مسلمان – کے درمیان ہم آ ہنگی پیدا کرنے کے لیے ایک پُل کا کردار ادا کیا، کیونکہ ان گروہوں کو آخر کار آنے والے زمانوں میں لمبے عرصے تک ایک ساتھ رہنا تھا۔ نہ بہی سطح پر باہم میل جول کے ذریعے ہندو اور مسلمان علما کے درمیان مکالمہ بین المذاہب کا آغاز ایک بہت ابتدائی مرحلے میں شروع ہو گیا تھا۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ مسلمان صوفیہ نے بنگال کے مشرقی اور شال مشرقی دور افتادہ جنگلاتی علاقوں بالخصوص کامروپ اور آسام میں یوگا اور اس طرح کی دیگر شنزی (اور مشانی) ورزشوں اور طریقوں میں بہت زیادہ فاضلانہ دلچیتی لی۔

اسلام کا پیغام مقامی آبادی میں متعارف کرانے کے لیے اور آسان کر کے پہنچانے کے بندون نہ تھا، بلکہ گجرات اور پہنوستان کے دوسرے علاقے بھی اس تاریخی تجربے سے گزرے۔اس دلچسپ خصوصیت نے ازمنہ ہندوستان کے دوسرے علاقے بھی اس تاریخی تجربے سے گزرے۔اس دلچسپ خصوصیت نے ازمنہ وسطی کی مسلم بنگالی شاعری (رُوتھی) میں اپنے اظہار کی راہ ڈھونڈ کی۔ ۲۹ ایک خاص برہمن بوگی کا اسلام کی طرف مائل ہونے کا فعل علامتی طور پر بہت اہم ثابت ہوا ، کیونکہ اس عمل نے بہتاریخی تاثر دیا کہ فہرب تبدیل کرنے کا ربحان علاقے میں مسلمان حکومت کے ابتدائی ادوار میں ہی شروع ہو گیا تھا، اور اِس ربحان نے آبادی میں برہمنوں سے لے کرملیچھوں تک کے تمام طبقات پر اثر ڈالا۔ بیام تابل اور ایس بی شروع ہو گیا تھا، ذکر ہے کہ بنگال کے اوائل عہد کے اکثر و بیشتر علا، جیسے قاضی رکن الدین سمر قندی، وسط ایشیاسے آئے تھے۔ چونکہ وہ فقہ خفی کے پیرو کارتھے، اس لیے ان کے اثر سے بنگالی مسلم اکثریت میں حنی فقہ کو قبولیت عام ملی ۔دلچسپ بات یہ ہے کہ برصغیر میں صرف بعض حنی فقیہ ہی ہندوؤں کو مشابہ بہ اہل الکتاب قرار دیتے تھے، جبکہ شافعی اور دوسرے فقہی غدا ہہ عموماً ہندوؤں کو مشرک خیال کرتے تھے۔ فقہ حنی (جو جلد دیا تھے۔ بی مداوی کی رواداری اور کشادہ ذبنی کے رویے کے تحت ہندو، بدھ اور دوسرے فقہی نی مداور کی کور دوسرے فقہ کئی کی رواداری اور کشادہ ذبنی کے رویے کے تحت ہندو، بدھ اور دوسرے بھی علاقے میں رائے ہوگئی) کی رواداری اور کشادہ ذبنی کے رویے کے تحت ہندو، بدھ اور دوسرے بھی علاقے میں رائے ہوگئی) کی رواداری اور کشادہ ذبنی کے رویے کے تحت ہندو، بدھ اور دوسرے بھی علاقے میں رائے ہوگئی) کی رواداری اور کشادہ ذبنی کے رویے کے تحت ہندو، بدھ اور دوسرے

نداہب کے لوگ مسلمانوں کے ساتھ مساوی سطح پر آگئے اور ہر شہری بلا تفریق مذہب قانون کی نظر میں برابری کے حقوق یانے لگا۔

اگر ابراہیم تخی (جوعبد اللہ بن مسعود کے مشہور شاگرد تھے اور عراق میں قاضی القصاۃ تھے) جیے مسلم فقہا نے اسلام کے اوائل ہی ہے، خصوصاً عراق میں ، اور مشرق کے دوسرے مفتوحہ علاقوں میں یہی درسِ مساوات دیا، تو بعض نے تو اس سے بھی آ گے بڑھ کر ارتداد جیسے ارتکاب گناہ کے لیے میں یہی درسِ مساوات دیا، تو بعض نے تو اس سے بھی آ گے بڑھ کر ارتداد جیسے ارتکاب گناہ کے لیے کسی سزا صرف تو بہ ہی کو اس کی سزا قرار دیا۔ بلکہ بعض نے تو ارتداد کے بعد اسلام میں واپسی کے لئے کسی سزا کی بھی ضرورت کو مناسب نہ جانا۔ تاریخ کے صفحات شاہد ہیں کہ بنگالی مسلمان ہمیشہ خراسان اور عراق کی جی ضرورت کو مناسب نہ جانا۔ تاریخ کے صفحات شاہد ہیں کہ بنگالی مسلمان ہمیشہ خراسان اور عراق کی طرف عقیدت و احترام سے دیکھتے تھے، کیونکہ فقہ حفی کی ترویخ کے یہی دو بڑے خطے تھے جے وہ اپنی روحانی اور ذبنی جولان گاہ خیال کرتے تھے۔

علما اور صوفیہ دونوں ہی عوام الناس کے ساتھ قریبی تعلقات جوڑنے میں نیز دیبی اکثریت کے لیے آسان وقابل فہم زبان میں اسلام کا پیغام پہنچانے میں کامیاب رہے تھے۔ عموماً صوفیہ نے اسلامی معاشرے کی تشکیل میں بعض اوقات خاموثی کے ساتھ اور بعض اوقات واضح اور بین انداز سے کئی اہم کردار ادا کیے۔ فطری تقاضوں کے عین مطابق ان کی اثر اندازی کی شرح اور ان کی سرگرمی کی شدت ہر زمان و مکال میں ایک سی نہیں رہی۔ اُن کی خاصی بڑی اکثریت نے اصلاً اسلامی معاشروں کے مرکزی دھارے میں شریعت کے پیروکار رہتے ہوئے زندگی گزاری اور علما کے ساتھ بھی ایک گہرا تعلق استوار رکھا۔

ید دراصل وحدت کے بڑے تانے بانے کے اندر ثقافتی مظاہر کا علاقائی تنوع ہے جو اسلام کو ایک بھر پور، اہم اور عظیم تہذیب بناتا ہے۔ بیاس کے بنیادی فرہبی اصولوں، زمان و مکان کی ضرورت، خیال اور حقیقت اور تغیر و ثبات کے درمیان تعامل کے تخلیقی طریقہ کار ہیں، جس نے اس تہذیب کوحتی الیوم زندہ، تاباں و دکش اور فعال رکھا ہے۔ جب اس کا پیغام قدیم دنیا کے دور دراز کونوں میں پھیلنا شروع ہوا، تو اسلام کو دو تحدیاتی امور کا سامنا تھا : اجتماع ضدین (Sycretion) اور علاقائی اظہار (Indigenization)۔ اگر چہ سوءِ فہم کی بنیاد پر اکٹران کو مترادف تصور کر لیا جاتا ہے، لیکن کسی حد تک

ان دو الفاظ کا مختلف معنوی پس منظر ہے۔علاقائی اظہار کے عمل میں جہاں بیرونی عناصر اپنے اظہار میں مقامی خصوصیات کو ڈھونڈتے ہیں، وہاں اجتماع ضدین کی اصطلاح تاریخی تناظر میں ایک عیسائی اصطلاح سے نکلی ہے، جس کا اطلاق خاص کر مخلوط زبان کی شکل میں غیر منطقی ملاپ اور متضاد عقائد کی موافقت اور معرض گفتگو میں فدکور لوگوں کی جانب سے ان کی بلا تنقید قبولیت پر ہوتا ہے۔

مختلف لوگوں اور گروہوں کے اسلام قبول کرنے کے عمل میں علاقائی اظہار کا ایک خاص کردار ہے جو اسلامی دنیا میں ہر جگہ دیکھا جا سکتا ہے، اور بنگال اس سلسلے میں مشتنیٰ نہیں ہے۔ بنگال درحقیقت باقی امت سے اپنا مضبوط بندھن قائم رکھتے ہوئے اسلامی معاشر نے کی علاقائی تفکیل و تنظیم کا ایک شاندار مثالی نمونہ پیش کرتا ہے۔علما اورصوفی شیوخ نے عمومی طور پر علاقائی اظہار کی حوصلہ افزائی کی جو کہ کسی حد تک اسلامی وعوت کو عوام کی اکثریت میں مقبول بنانے میں مددگارتھی۔ زندہ اور مقبول زبان میں مقامی گروہوں کو اسلام پیش کرنے کی کوشش میں مقامی نظام سے توافق پیدا کرنے کے لیے وہ بعض اوقات ایک خاص حد تک کیک بھی بروئے کار لائے،جس حد تک وہ بنیادی اسلامی روح کے ساتھ ہم آ ہنگی رکھتا تھا۔

اس کے برگس اجھائی ضدین بھی بھی علم اور صوفی شیوخ کے ہاں اس بنا پر قابل قبول نہیں ہوئی کہ بیشر بعت سے میل نہیں کھاتی۔ گر وقتاً فو قتاً اس نے مقدر مسلمان اشرافیہ کی متضمن حمایت پائی، جن میں سے اکثر بذاتِ خود وسطی ایشیا کی ساسانی بادشاہی میراث کی مخلوط روایت کے علمبردار سے کے ملمبردار سے کے ایشیا کی ساسانی بادشاہی میراث کی مخلوط روایت کو وقتاً فو قتاً مقبول بنایا، وہ پیر اور مُلا (اور دیگر مخلف ناموں سے معروف مثلاً: سابھی یا روایت پیند، بے شرع یا شریعت کے غیر مقلد، اباجی یا بے کتاف ناموں سے معروف مثلاً: سابھی یا روایت پیند، بے شرع یا شریعت کے غیر مقلد، اباجی یا بے لگام) کے ایک خاص طبقے کی مصلحت پیندی کی سیاست تھی۔ان کے اپنے ذاتی سابھی اور معاشی مفادات کے باعث وہ ہمیشہ عصری صورتحال کے دفاع کے لیے بے تاب رہتے تھے۔ یہاں اس بات کی نشان دبی اہم ہے کہ صوفی، شخ اور پیر یا مثال کے طور پر عالم اور مُلا کے الفاظ کے معروف اور محاوراتی استعال میں کوئی خاص فرق نہیں ہے اور اکثر یہ ایک دوسرے کے متبادل و مترادف کے طور پر عالم موتے ہیں۔بایں ہمہ اِن دو علا عدہ علا عدہ سابھی طبقوں کا وجود بنگال میں ہمیشہ رہا، جنھوں نے استعال ہوتے ہیں۔بایں ہمہ اِن دو علا عدہ علا عدہ سابھی طبقوں کا وجود بنگال میں ہمیشہ رہا، جنھوں نے استعال ہوتے ہیں۔بایں ہمہ اِن دو علا عدہ علا عدہ سابھی طبقوں کا وجود بنگال میں ہمیشہ رہا، جنھوں نے

اِس خطے کے عوام الناس کی مذہبی روایت پر گہرا اثر چھوڑا۔ جہاں صوفی شیوخ، اولیا اور علما کے ایک گروہ نے ہمیشہ شریعت کی پیروی کی پرزور حمایت کی، وہاں دوسرے گروہ (پیر، درویش اور مُلا کے نام سے مشہور) نے مخلوط ثقافت کے علم برداروں کی خدمت سرانجام دی۔ ایسی صورت حال میں شریعت پہند صوفیوں، شیوخ اور علما کے اوراجتماع ضدین اور پرانی روایات کا دفاع کرنے والے پیروں اور ملاؤں کے درمیان موجود مستقل تناؤ باعثِ حیرت نہیں۔

مختلف سلاسل (روحانی سلسلوں) کے صوفی شیوخ نے علا (منٹی، مولانااور مولوی کے نام سے معروف) کی علمی قیادت کے دوش بروش روحانی قیادت فراہم کی جن کو عموماً نہ ہی پر ہیزگاری اور قابلیت کی بنیاد پر منتخب کیا جاتا تھا۔ روایتی پیروں نے اس کے برخلاف ایک شم کے مذہبی پیشواؤں کے طبقے (برہمن کے مماثل) کو جنم دیا جہاں پیشرویت موروثی ہوا کرتی تھی۔ خاندانی سلسلے پر مبنی قدامت پیند پیروں اور ملاؤں نے بعد کے دنوں میں ترقی پیندصوفیہ اور علما کے زیر سر پرسی چلائی جانے والی اصلاحی تحریر سر پرسی کسانوں کی اپنی بنیادی انسانی اصلاحی تحریر سر پرسی کسانوں کی اپنی بنیادی انسانی حقوق کے لیے جدوجہد اور آخر کار انگریز استعاری قوت کے ساتھ کلراؤ اور علما کی ہمہ گیر مساوات کے فیام کی تحریر ابتدائی نوآ بادیاتی مصنفوں کے یہاں اکثر مولوی تحریک کے نام سے مذکور) کے خلاف

مسلمانوں نے اس علاقے میں جیسے جیسے ایک معاشرتی اجتماع کے طور پر وسعت پکڑنی شروع کی ویسے ویسے صوفیہ کی پیشرونسلوں کی اکثریت کی ترجیحات آ ہتہ آ ہتہ اپنے بنیادی روحانی مقصد اولی بعنی سادہ زندگی گزار نے اور روحانی ترتی کے ہدف سے ہٹتی چلی گئیں۔درگاہ، روضہ اور مزار کے نام سے مشہور اداروں کی بڑھتی ہوئی تعداد بنگال میں ابھرنا شروع ہوئی، جبکہ صوفیوں اور خانقا ہوں کا اصلی فریضہ بالفاظ دیگر دعوت یا اسلامی پیغامات کی تبلیغ بتدریج مدھم پڑنا شروع ہوگئ۔وقت کے ساتھ یہ درگا ہیں اجتماع ضدین اور مخلوط روایات کی مشہور آ ماجگاہ بن گئیں، جضوں نے عام لوگوں کو بزرگوں کی تعظیم اور مزاروں پر سجدہ ریزی کی طرف مائل کیا۔ مقتدر طبقہ اکثر مشہور بزرگوں کی قبروں پر شاندار مقبر کرنے کا عادی تھا، تا کہ ان کومشہور درگا ہوں میں تبدیل کر کے مقبولیتِ عام حاصل کر سکے۔

یہ درگاہیں بعدازاں ان کے انتظام و انصرام پر مامور لوگوں کی آمدنی کا ایک سود مند ذریعہ بن گئیں۔ بہار میں مونگیر قلعہ کے جنوبی داخلے کے نزدیک شاہ نافہ کے مقبرے کی مشرقی دیوار پرنصب ایک کتبہ اشارہ دیتا ہے کہ سلطان حسین شاہ نے بزرگ کی قبر پر ایک یادگار گنبد۹۰۳ ھر۱۴۹۷ء میں تغییر

اس عمل میں صوفی روایات کی اکثریت نے اخلاتی فضیلتوں اور نفس کئی کی روحانی تربیت اور ساتھ ساتھ نفسِ بہی ورشہوانی خواہشات پر قابو پانے (ضبطِ نفس) پر اپنی توجہ و اصرار کھو دیا۔ بالآ خر مسلمان بزرگوں کا ایک نیا طبقہ (یعنی پیر) آ ہستہ آ ہستہ نمودار ہونا شروع ہوا۔ انھوں نے اُن پڑھ دیمی مسلمان بزرگوں کا ایک نیا طبقہ (یعنی پیر) آ ہستہ آ ہستہ نمودار ہونا شروع ہوا۔ انھوں نے اُن پڑھ دیمی ایک طبقے سے رضا کار تلاش کیے، جن کے نزد کیہ اسلام کا تصور زیادہ تر وحدت الوجود یا ہمہ اوست کی ایک بھڑی ہوئی شکل کا تھا۔ کئی درگا ہیں فی الحقیقت پیروں کے لیے نفع بخش ذریعہ آ مدنی میں بدل گئیں۔ اس نئے طبقہ کو خانقاہ کی سطح سے گزر کر اطریقۃ '(روحانی بھائی چارے) کے مرحلے میں جانے اور بالآ خر اطائفۃ '(فرقوں) تک پہنچنے میں زیادہ دیر نہیں گی۔ ان میں سے اکثر تبدیلیاں پیروں کے حکومتی بالآ خر اطائفۃ '(فرقوں) تک پہنچنے میں زیادہ دیر نہیں گی۔ ان میں سے اکثر تبدیلیاں پیروں کے حکومتی انظامیہ سے گہرے مراہم کی وجہ سے رونما ہوئیں، کیونکہ انھوں نے اپنے خود مختار مقام کی قربانی دے کر ریاست کی طرف سے ملنے والی مختلف معاشی عنایات مثلاً انعامات یا مدومعاش (زمینوں کی ملیت) عاصل کیں۔

گویا ہمیں اصلاح پندصوفیہ رعلا اور روایت پند درولیش یا پیروں کے مابین برستور تاریخی نزاع کے تاریخی شواہد کثرت سے ملتے ہیں، جو وقت کے ساتھ ساتھ بڑھتے چلے گئے۔ ابتدائی صوفیہ نزاع کے تاریخی شواہد کثرت سے ملتے ہیں، جو وقت کے ساتھ ساتھ بڑھتے چلے گئے۔ ابتدائی صوفیہ نزاع کے تاریخی الناس پر زیادہ اور مقدر طبقہ پر نسبتاً کم اعتاد کیا؛ جبکہ بعد کے ادوار میں پیر بذاتِ خود مقامی روایات بالفاظ دیگر علاقائی ندہبی رواجوں اور روایتوں (مثلاً: بھتی تحریکات، ہندو آشم، مٹھ) اور ہندو مت کے گرو شاگرد کے تعلق سے متاثر ہوتے رہے۔ چند ادنی طریقوں کی جانب سے وقاً فو قاً ایک عوامی تائید یافتہ نظر یہ صلح کل (سب کے ساتھ امن ر ہرنظریہ و ندہب سے ہم آ ہنگی) کوجواز بناتے ہوئے بعض پیروں نے گئی ایسے مقامی غیر مسلم طریقوں اور روایتوں کو جذب کرنا شروع کر دیا، جنھوں نے بالآ خرمختف مسلکوں اور گروہوں کی شکل اختیار کر کے اسلامی تصوف کا اصل چرہ چھپا دیا۔ اس طرح بزرگوں کی تعظیم و تو قیر کی اس نئی طرز کی مخلوط روایت نے صوفیہ کی جانب سے تزکیۂ نفس اور دینی پختگی بزرگوں کی تعظیم و تو قیر کی اس نئی طرز کی مخلوط روایت نے صوفیہ کی جانب سے تزکیۂ نفس اور دینی پختگی

- ۲۔ ایک سوانتہائی خوبصورت خدائی ناموں میں سے ایک، جوقر آن میں سورة النساء (۱۲۲:۱۲) میں آئے ہیں۔
  - ا القرآن، سورة يونس (٣٢:١٠) ـ
- ۵۔ فطرت میں گرج کی آواز بگال کے مون سون کے موہم کے دوران ایک عام عمل ہے۔ قرآنی آیت " گرج الله کی تنیخ بیان کرتی ہے اورای طرح فرشتے اس کے خوف سے بھی (۱۳:۱۳)" سلطان گنج کا کتبہ بتاریخ ۲۸۹ھ (۲۵۲۵ء) میں اور چند مزید کتبول میں دیکھی جا سکتی ہے۔
- ٢٥ القرطبي، الجامع الحكام القرآن ، جلد ، سورة البقرة ، آيت ٢٥٣ ـ حديث كا عربي متن اس طرح ب: "جعلت لى
   الارض طهورا ومسجدا"
- ے۔ میٹس برکہارڈ (Titus Burckhardt)، Mirror of the Intellect (البنی: اسٹیٹ یونی ورشی آف نیویارک پریس، ۱۹۸۷–
  - ۸۔ ایضاً، ص ۲۱۹۔ (یہ نظرید افلاطون کے فن پاروں، انگریز شاعر جان کیٹس اور کئی دوسروں کے یہاں پایا جاسکتا ہے۔)
    - الصحيح المسلم، كتاب الايمان، باب تحريم الكبر
- ۱۰۔ شیش برکبارڈ (Titus Burckhardt)، Sacred Art in the East and West (راکبتی: اسٹیٹ یونی ورٹی آف نیویارک پرلیس، ۱۹۸۷)، ص ۱۰۱۔۱۱۹۔
  - اا۔ ایضاً۔
- ۱۲۔ قرآن میں فرمان ہے:" اور جب وہ پیٹھے پھیرتا ہے، تو اس دوڑ دھوپ میں لگ جاتا ہے کہ فساد مجائے زمین میں اور ہلاک و تباہ کر ڈالے کھیتی اورنسل کو۔ اور اللہ فساد کو پینٹرمبیں کرتا" (البقرۃ ۲۰۵:۲)
- ا۔ بیابان، دلدلوں اور علاقے کی فطری ترکیب نے ایک مشہور بنگالی ضرب المثل میں اظہار پایا: "جولیگو میر،ڈانگائی با گھ" (زمینیں چیتوں سے بھری ہوئی ہیں جبکہ دلدلیں مگر مجھوں سے بھری ہوئی ہیں۔)
- ۱۳ مزید مطالعے کے لیے رک ریجرڈ ایشن (Richard Eaton)، (Richard Eaton) اللہ مزید مطالعے کے لیے رک ریجرڈ ایشن (Richard Eaton)، ۳۲ (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳) (۲۰۰۳)
- ۵۱۔ مثال کے طور پر دیکھیے سلہٹ میں ایک نہ ہبی عمارت کا وقف کا کتبہ بتاریخ ۹۹۲ھ (۱۵۸۸ء)، دوہار میں ایک جائح متجد کے لیے وقف کا کتبہ بتاریخ ۱۰۰۰ھ (۱۵۹۱ء)، نیاباڑی میں بھاگل خان متجد کے لیے مدد معاش کا کتبہ بتاریخ ۱۰۰۳ھ (۱۵۹۵ء)، اور بردوان میں بہرام سقا آستانہ کے لیے مدد معاش کا کتبہ بتاریخ ۱۴۰۵ھ (۱۲۰۷-۱۲۰۱۹ء)۔
  - ١٦ القرآن، سورة الروم (٣٠:٣٠)؛ الصحيح المسلم، كتاب الطهارة، باب ١٦ خصال الفطرة.
- کا۔ ایم۔ طالبی، "ابن خلدون"، مشمولہ: The Encyclopaedia of Islam، طبع دوم، جلد ۳ (لیڈن: ای۔ ہے۔ برل)،

جیسے انتہائی اہم کام کی اہمیت کو پس پشت ڈال دیا۔

خاصی دلچسپ بات ہے ہے کہ اجتماع ضدین اور مخلوط روایات ہندو اور مسلمان معاشروں کو ذرا بھی مزید قریب نہیں لائیں، جتنے وہ حقیقت میں تھے۔ مشہور بنگالی افسانہ نگار اور ادیب شرت چندرا چٹا پدھائے نے بڑے پیانے پر پڑھے جانے والے اپنے ناولوں اور کہانیوں میں ابتدائی بیسویں صدی کے بنگالی گاؤں کے ساجی میل جول کی روایت کا المناک نقشہ کھینچا ہے جہاں اگرچہ ہندو اور مسلمان ایک ہی جگہ اور فضا میں صدیوں سے بستے رہے ، لیکن اس یک جائی کے باوجود ان کے درمیان ایک نفسیاتی خطِ امتیاز ہمیشہ کھنچا رہا، جس نے ان کی ندہجی اور ثقافتی زندگی کو الگ الگ رکھا۔ اس کے باوجود چندسطوں پر باہمی تعلق و تعامل بھی وقاً فو قاً ہوتا رہا۔ \* "

دیمی بنگال میں خانقاہ عام لوگوں پر گہرا اثر رکھتی تھی۔ خانقاہ سے وابستہ افراد بشمول غریب عوام کے، جو خانقاہ کے قرب و جوار میں رہائش پذیرتھی، بذریعہ اوقاف بالخصوص مدد معاش (دیکھیے: بہرام سقا کتبہ بتاریخ ۱۹۵ھ ر ۵۰۔ ۱۹۰۵ء) کے نام سے معروف طریقے سے سہارا پاتی تھی۔ چند خانقا ہوں کے ساتھ عوامی سہولیات بھی میسرتھیں جیسے لنگر خانہ اور مفت ہپتال وغیرہ۔ پس خانقا ہوں نے مشرقی اور جنوبی بنگال کے زیریں ڈیلٹا میں نے مسلمان گاؤں اور بستیوں کی تشکیل میں ایک اہم کردار ادا

## حواشي و حواله جات

- بروفيسر ڈاکٹر محمد یوسف صدیق، شعبہ علوم اسلامیہ، جامعہ پنجاب، لا ہور۔
- \*\* مؤلف مقالہ جن کی مادری زبان بنگلہ دیتی ہونے کے ناتے پر بنگا کی ہے، مریم احمد (پی ایچ ڈی رایسری سے الر، شعبہ علوم اسلامیہ، جامعہ پنجاب، لاہور) کا خاص طور پر شکر گزار ہے جنھوں نے مؤلف کے اس علمی کام میں بے حد تعاون کیا اور اس تحقیق کو اردو قالب میں ڈھالنے میں اور اس کی تہذیب و تر تیب میں جرپور مدد کی۔ ساتھ ہی مؤلف وزارت تعلیم، حکومت پاکتا ن کے ہائیر ایجوکیشن کمیشن اور Iran Heritage Foundation مندن، نیز Van Berchem جنیوا، سوئیٹرر لینڈ، کا نہایت ممنون ہے جنھوں نے اس تحقیقی منصوبہ کے لیے خاطر خواہ گراہنش کی منظوری دی اور ہرقتم کی اعانت فراہم کی۔

```
بنیاد جلد چہارم ۲۰۱۳ء
```

برکہارڈ میش (Burckhardt, Titus)۔ Mirror of the Intellect (Burckhardt, Titus) دائین اسٹیٹ یونی ورش آف نیویارک برلیں،

- Sacred Art in the East and West - البنى: اسٹیٹ یونی ورشی آف نیوبارک ىرلىس، ١٩٨٧ء ـ

چٹا پرهائے، شرت چنررا (Chattapadhdhay, Sharat Chandra) ۔ (Polli Somaj - (Chattapadhdhay, Sharat Chandra) ۔ صین، پیسف-مرتب"Haud al-Hayat"۔ جب نسل ایشیساٹك (Journal Asiatique)۔۳۳۳ (اکتوبر-دیمبر ۱۹۲۸):ص

راجا،علی - Inana-sagara \_ دُها که یونی ورشی لائبربری-مخطوطه نمبر sl.9،۱۴۷۲- فولیو ۹۰، ۲۱۵، ۲۱۹ - ۱۲

طالبی،ایم\_''این خلدون''۔ The Encyclopaedia of Islam - طبع دوم ۔ جلد ۳ لیڈن: ای۔ ہے۔ برل۔

عبدالكريم ـ Social History of Muslims in Bengal - چياگانگ: بت الشرف اسلامک ريسرچ انسٹی ٹيوٹ، ۱۹۸۵ء ـ

على، محمر مير - History of the Muslims in Bengal (600-1170/1203-1757) - ٢ جلد س- رباض: امام محمد ابن سعود اسلامک بونی ورشی، ۱۹۸۵ء۔

Faithful Imagining - "The Winds to Herald His Mercy" - (Graham, William A.) - گرانهم، وليم اك- (Araham, William A.) Essays in Honor of Richard R. Niebuhr مرتب Sang Hyun Lee et al اطلانتا: اسكالرز يرليس،

> محمد، حاجی ۔ نه رحمال ۔ ڈھا که یونی ورشی لائبربری ۔مخطوطہ نمبر sl. ۲۲۰،۳۷۷ ولیو ۲ سرت مرتضلی، سید۔ یه گا۔ قلندر بردها که یونی ورشی لائبریری-مخطوطه نمبر sl. m9۴، ۵۴۷ ولیو 18۔

بنیاد جلد چہار ۲۰۱۳ء

ريرة ايشن The Rise of Islam and the Bengal Frontier (Richard Eaton) ريرة ايشن

\_19

ابضاً،ص اکـساکـ \_٢٠

الضاً عن 24 \_

الضاً،ص ٢٧ ـ ـ

ابضاً من 20\_ \_٢٣

الضاً بص ٨٣ \_

الضأ بس ٨٣ ١٨٨ ٨٨ .

ابضاً من ۸۵\_ \_ ٢٦

"Haud al-Hayat"، مرتبه پوسف حسين، حريل البشهاڻك (Journal Asiatique) ۲۱۳ (اكتوبر ۱۹۲۸): ص ۲۹۱ پهمسر

اصلی سنسکرت مخطوطہ غالبًا ایک ہندونتزی یوگی کنامہ نے مرتب کیا۔ یہ کام شبکہ عصبہ جات ، شریانوں، جوڑوں، سانس کھینچنے اور مادۂ منوبہ کے امساک سے منسلک باطنی اہمیت رکھنے والی صوفی عضویات کے بوگی تنزی تصور برمبنی ہے، جو کہ امکانی طور پر جنوبی ایشا کے کئی صوفی علا کے پہاں فاضلانہ دلچیسی ابھارنے کا باعث تھا۔

جنو کی بھارت میں ایک معروف صوفی شخ مرزا مظہر جان جاناں نے بھی ویدا کوایک الہامی صحیفہ قرار دیا۔

حاجی محمر، نبه رحیمال (ڈھا کہ یونی ورشی لائبرری، مخطوطه نمبر۷ / sl. ۲۲۰،۴۲۷)، فولیو ۳ mc بسیر مرتضی، ب ه گیا۔ قلندر ( ڈھا کہ یونی ورٹی لائبربری، مخطوطہ نمبر sl. ۳۹۴،۵۴۷)، فولیو 1a؛ علی راحا، Inana-sagara ( ڈھا کہ یونی ورٹی لائبربری، مخطوطه نمبر sl.9 ،۱۴۷b) فولیو ۱۰۹ ، ۲۱۵ ، ۲۱۲\_

مثال کے طور پر دیکھیے، نثرت چندرا چٹا پرھائے، (Sharat Chandra Chattapadhdhay)، Somaj ( ڈھا کہ:سلمی یک ڈیو، ۱۹۹۹)،ص۱۳۲–۱۳۲

## مآخذ

الصحيح المسلم-

القرآن المجيد-

القرطبي -الجامع لاحكام القرآن،جلد٣-باب البقرة، آيت ٢٥٣ -

المعصومي، ايم به صغير حسن بـ "Sunargaon's Contribution to Islamic Learning," بـ المعصومي، اليم بـ صغير حسن بـ "المعصومي، الم

ایٹن ،رچرڈ (Eaton, Richard)۔ The Rise of Islam and the Bengal Frontier - برکلے: یونیورٹی آف کیلی فورنیا ىرلىس،١٩٩٣ء ـ